
Öffentliche Theologie 

Autor

Prof. Dr. Florian Höhne 

 

"CSU treibt Schindluder mit einem Glaubenssymbol". Unter diesem Titel veröffentlichte der

emeritierte Münchner Theologieprofessor Friedrich Wilhelm Graf im April 2018 einen

Gastbeitrag in der Süddeutschen Zeitung, in dem er zu der Entscheidung des bayerischen

Ministerpräsidenten Markus Söder Stellung nimmt, in bayerischen Behörden Kreuze

aufhängen zu lassen. Graf erzählt die Geschichte des Kreuzsymbols nach, erläutert dessen

Bedeutungen in der christlichen Religionskultur und kommt zum Ergebnis: Die

Staatsregierung missbrauche das Kreuz "für sehr vordergründige politische Zwecke". 

Das Beispiel von Grafs Gastbeitrag zeigt, wie Theologie verständlich, relevant und

impulsgebend an einer gesellschaftlichen Debatte über eine aktuelle politische Frage

teilnehmen kann. Genau das reflektiert Öffentliche Theologie; genau darauf drängt Öffentliche

Theologie: die gesellschaftliche Relevanz von theologischen Diskursen und die Verhandlung

gesellschaftlich drängender Fragen in der Theologie. Öffentliche Theologie denkt darüber

nach, wie Theologie öffentlich ist.

Damit bezeichnet Öffentliche Theologie weder eine neue theologische Disziplin neben

Kirchengeschichte, den biblischen Fächern, Praktischer und Systematischer Theologie. Noch

lässt sie sich auf Ethik reduzieren. Vielmehr betont sie die Querschnittsaufgabe der Theologie,

ihren öffentlichen Charakter zu bedenken. Öffentliche Theologie meint auch kein

- Seite 1

https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentliche-theologie
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/prof-dr-florian-hoehne
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/prof-dr-florian-hoehne
https://www.sueddeutsche.de/bayern/aussenansicht-auf-kreuzzug-1.3958057 


kirchenpolitisches Programm oder eine neue Schule theologischer Denkrichtung, sondern

überschreibt einen Diskurs, in dem Fragen öffentlicher Relevanz in unterschiedlichen

Perspektiven reflektiert werden.

Für den deutschsprachigen Raum einschlägig hat Wolfgang Vögele Öffentliche Theologie als

"die Reflexion des Wirkens und der Wirkungen des Christentums in die Öffentlichkeiten der

Gesellschaft hinein" definiert, was die "orientierend-dialogische Partizipation an öffentlichen

Debatten" einschließe (Vögele 1994: 421f.). Nach diesem Verständnis bedenkt Öffentliche

Theologie also nicht nur die Beziehung zwischen der Institution Kirche und dem Staat. Sie geht

vielmehr von einer Gesellschaft oder Zivilgesellschaft aus, die nicht staatlich organisiert,

kontrolliert oder bestimmt ist und in der sich öffentliche Meinungen zu den Themen

formieren, die alle angehen, beispielsweise: Welche Grenzen soll es für die biomedizinische

Forschung geben? Oder einfach: Sollen in öffentlichen Gebäude Kruzifixe aufgehängt werden?

Die öffentliche Meinungsbildung geschieht etwa in Massenmedien – wie beispielsweise über

(Gast-)Beiträge in Zeitungen oder in Talkshows – oder in den Präsenzöffentlichkeiten von

Versammlungen, von Podiumsdiskussionen oder an Universitäten. Öffentliche Theologie

versteht Theologie selbstreflexiv als Teil dieser Diskurse, in denen öffentliche Meinung

gesellschaftlich entsteht.

Öffentliche Theologie – bzw. englisch "Public Theology" – ist spätestens seit Anfang der 1990er

Jahre in den unterschiedlichsten Kontexten weltweit zu einer Überschrift für Beiträge zur

öffentlichen Bedeutung von Theologie, religiösen Gemeinschaften und Traditionen geworden:

in den USA etwa, in Südafrika, Australien, Großbritannien, Brasilien oder Neuseeland.

International hat sich bislang zwar keine einheitliche Definition durchgesetzt, aber die

Öffentlichen Theolog*innen der diversen Kontexte sind im Global Network for Public Theology

vernetzt. 

Der südafrikanische Theologe Dirk Smit hat sechs Geschichten Öffentlicher Theologie erzählt

und so schon mit den ersten dreien einen Eindruck davon gegeben, wie vielfältig Öffentliche

Theologie ist (Smit 2013): Eine erste Geschichte beginnt in der Debatte um eine US-

amerikanische Zivilreligion in den 1960/1970er Jahren. Hier führt der Chicagoer

Kirchengeschichtler Martin E. Marty den Begriff "public theologian" ein, der öffentliche

Intellektuelle wie Reinhold Niebuhr bezeichnen sollte, die religiöse Tradition und öffentliche

Herausforderungen kritisch und öffentlichkeitswirksam zusammendachten. Hauptfigur der

zweiten Geschichte ist der katholische Chicagoer Theologe David Tracy, der ungefähr zur

- Seite 2

https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/staat-und-kirche
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/nation-und-staat
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/medienethik
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/zivilreligion


gleichen Zeit darüber schrieb Theologie als öffentlichen Diskurs zu verstehen und mehrere

Öffentlichkeiten unterschied, in denen Theolog*innen stehen: universitäre, kirchliche und

gesellschaftliche Öffentlichkeit. In Deutschland – so die dritte Geschichte – war es der spätere

Bischof und Ratsvorsitzende der Evangelischen Kirche in Deutschland, der Anfang der 1970er

Jahre den Begriff "Öffentliche Theologie" als Alternative zu "Politische Theologie" diskutierte

und sich dann zunächst dagegen entschied. Nachdem die Ereignisse rund um den

Zusammenbruch des DDR-Regimes die Rolle der Kirche für die Entstehung von

Zivilgesellschaft und in Zivilgesellschaft gezeigt hatten, wurde der Begriff im Gefolge von

Hubers Theologie auch in Deutschland gebräuchlicher. Seit 1993 erscheint eine Buchreihe zur

"Öffentlichen Theologie".

In der Vielfalt der internationalen Debatte wird sich keine einheitliche Definition finden lassen

– auch weil dies die Offenheit der Debatte einzuschränken droht. Sehr wohl aber lassen sich

Gemeinsamkeiten und Merkmale Öffentlicher Theologie benennen, die im Diskurs entstanden

sind. Als solches verstehe ich die Charakteristika Öffentlicher Theologie, die Heinrich Bedford-

Strohm als Leitlinien für das öffentliche Reden der Kirche etwa in dem Aufsatz "Öffentliche

Theologie in der Zivilgesellschaft" entfaltet hat (Bedford-Strohm 2015): Der öffentliche Beitrag

von Kirche und Theologie in den Debatten der Gesellschaft soll danach erstens in der

spezifisch christlichen Tradition gründen: Das orientierende Potential biblischer Geschichten,

liturgischer Traditionen oder theologischer Lehren soll fruchtbar gemacht und ausgewiesen

werden. Zweitens müsse – so Bedford-Strohm – das öffentliche Reden von Kirche und

Theologie zweisprachig sein: Neben die biblischen Begründungen und Herleitungen müssen

öffentlich einsehbare Vernunftgründe treten. Drittens müssten die Beiträge sachgemäß sein,

was Öffentliche Theologie in den interdisziplinären Dialog verweist. Viertens schreibt Bedford-

Strohm der Praxis Öffentlicher Theologie eine kritisch-konstruktive Grundhaltung ins

Stammbuch. Die Stellungnahmen von Theolog*innen und Kirchenvertreter*innen können

Fundamentalkritik beinhalten: an sozialer Ungerechtigkeit, Armut oder Zerstörung der Natur.

Gleichzeitig gehört die Orientierung an relativen und tatsächlichen Verbesserung der

Verhältnisse zu diesen Leitlinien. Deshalb wird sich Öffentliche Theologie nicht "vor den

Karren von Interessengruppen" spannen lassen, aber sehr wohl nach Konkretionen ihrer

Grundorientierungen suchen (Bedford-Strohm 2015: 220f.). Schließlich und fünftens sieht

Bedford-Strohm Öffentliche Theologie im globalen und ökumenischen Horizont situiert. Im

Diskurs müssen globale Zusammenhänge bedacht werden.

- Seite 3

https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit


Fachwissenschaftlich werden unter der Überschrift "Öffentliche Theologie" erstens die

materialdogmatischen und materialethischen Fragen öffentlicher Relevanz verhandelt.

Zweitens wird fundamentalethisch und -theologisch nach der Öffentlichkeit der Theologie

gefragt. Während sich die Bearbeitung der ersten, materialen Fragen in den jeweiligen

Kapiteln dieses Online-Lexikons befindet, konzentriere ich mich hier auf die fundamentalen

Fragen. In Öffentlicher Theologie muss zunächst der Öffentlichkeitsbegriff geklärt werden (a.).

Die Untergliederung in Grundfragen (b.) erlaubt dann die Benennung einiger typischer

Positionen (c.). Schließlich werden drei Motive der Kritik an Öffentlicher Theologie im

deutschen Sprachraum zusammengefasst (d.).

    

a. Was ist Öffentlichkeit?

Ein wichtiger Teil der Öffentlichen Theologien (zumindest des globalen Nordens) hat mit

einem emphatischen Öffentlichkeitsbegriff gearbeitet, der sich vor allem Jürgen Habermas

verdankt. Öffentlichkeit meint danach zunächst ein "Netzwerk für die Kommunikation von

Inhalten und Stellungnahmen" (Habermas 1998: 436). Funktionen und Merkmale dieses

Netzes lassen sich mit Bernhard Peters zusammenfassen: Öffentlichkeit löst in dieser

Traditionslinie ein altes demokratietheoretisches Problem. "Wenn Demokratie kollektive

Selbstregulierung bedeuten soll, wie ist dann zu erreichen, daß es zu einer Einigung auf

Entscheidungen kommt, die zugleich freiwillig und vernünftig ist?" (Peters 1994: 47).

Öffentlichkeit funktioniert demnach als kommunikatives Netz, in dem gemeinsame Interessen,

Situationsbeschreibungen und Regelungen ausgehandelt werden, denen alle Betroffenen

potenziell zustimmen können. Dies sei möglich, wenn Öffentlichkeit allen zugänglich ist; wenn

sie für alle Themen offen und diskursiv strukturiert ist (Peters 1994: 46f., Habermas). Letzteres

meint, dass sich Diskursteilnehmer nicht mit Gewalt oder Bestechung überreden, sondern

vermittels Argumenten um einen Konsens ringen: Hier zählt nur der "zwanglose Zwang des

besseren Arguments" (Habermas 1995: 119). Eine Öffentliche Theologie, die mit diesem

Öffentlichkeitsverständnis arbeitet, wird ihre öffentlichen Orientierungen als kritisierbare

Geltungsansprüche in den Diskurs einbringen und vertreten. 

Sie ist zur Mehrsprachigkeit herausgefordert, weil sie im Kommunikationsnetz Öffentlichkeit

nicht mit genuin religiösen Gründen arbeiten kann. Diese Herausforderung, in der

- Seite 4

https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit


Öffentlichkeit allgemeinverständliche Gründe für die Orientierungen aus der eigenen

religiösen Tradition zu finden, ist mit dem Begriff der "Übersetzung" beschrieben worden.

Auch dies geht auf Habermas zurück, der in jüngeren Arbeiten der religiösen Sprache in der

Öffentlichkeit ein eigenes Recht eingeräumt hat. In religiöser Sprache seien "Intuitionen"

erhalten, die in anderen Kontexten verloren gegangen seien (Habermas 2009: 115). Wo es

aber um Entscheidungen geht, die für alle verbindlich sein sollen, hinter der von Habermas so

benannten „institutionellen Schwelle“, sind nur säkulare Gründe erlaubt, weil nur diese allen

Bürgern, auch den nicht religiösen, einsichtig seien (Habermas 2009: 136f.). Deshalb sei eine

Übersetzung religiöser Sprache nötig, die Habermas als "kooperative Aufgabe" von religiösen

und nicht-religiösen Bürgern fasst (Habermas 2009: 136f.).

Dieses Öffentlichkeitsverständnis ist auch in der Debatte Öffentlicher Theologie nicht

unumstritten. So hat der südafrikanische Theologe Tinyiko Sam Maluleke in postkolonialer

Perspektive gefragt, wo denn diese offenen und diskursiven Kommunikationsnetze des

emphatischen Öffentlichkeitsbegriffs zu finden sein: "I would question where we might find

this public sphere where strangers meet with civility" (Maluleke 2011: 85). Auch für Kontexte

des globalen Nordens ist zu fragen, inwieweit die massenmedial oder im Internet

hergestellten Öffentlichkeiten der emphatischen Idee entsprechen und entsprechen können.

Eine Öffentliche Theologie, die sich diesem Öffentlichkeitsbegriff verpflichtet weiß, wird auch

an den Konstitutionsbedingungen entsprechend diskursiver und inklusiver Öffentlichkeiten

mitarbeiten müssen.

Eine andere Anfrage setzt bei der Konzentration auf Sprache und Semantik ein, die dieses

Verständnis von Öffentlichkeit und Übersetzung mit sich bringt. So hat etwa Thomas Wabel

darauf verwiesen, dass religiöse Orientierungen nicht nur mittels freistehenden Gründen

kommuniziert werden, sondern sozial eingebettet und buchstäblich verkörpert sind (Wabel

2016: 168): Nicht nur die explizierte Orientierung, sondern auch die gelebte Praxis ist

öffentliche Religion.

 

b. Grundfragen

Die Selbstverortung von Öffentlicher Theologie in Öffentlichkeit und Zivilgesellschaft bringt

eine Grundspannung mit sich: Die aus einer partikularen religiösen Tradition stammenden

und in entsprechenden Traditionsgemeinschaften oder individuell gelebten religiösen

- Seite 5



Orientierungen sollen auf allgemeinverständliche und allgemein zugängliche Weise

kommuniziert werden (Wabel/Höhne/Stamer 2017: 15). Häufig sind die dilemmahaften Züge

dieser Spannung beschrieben worden (ebd.): Über die Orientierung an der

Allgemeinverständlichkeit droht das spezifisch Christliche über die Orientierung am genuin

Christlichen, die Orientierung an der allgemeinen Verständlichkeit verloren zu gehen . 

In diesem Spannungsfeld stellen sich drei Grundfragen, die in Diskursen Öffentlicher

Theologie implizit und explizit bearbeitet worden sind (vgl. ausführlich zu diesen

Orientierungen Höhne 2015). 

1. Erstens stellt sich sozialethisch die Grundfrage danach, ob und wenn ja, wie und

inwiefern Orientierungen aus einer religiösen Tradition, über die Grenzen dieser

Tradition hinaus, Geltung beanspruchen können. Wenn beispielsweise aus den

biblischen Erzählungen und Geboten die religiös begründete Regel abgeleitet wird, den

Feiertag zu heiligen: Kann diese Regel – ein Tag der Woche soll arbeitsfrei bleiben –

verallgemeinert werden? 

2. Eng verwandt mit dieser sozialethischen Grundfrage ist die zweite, die

fundamentaltheologische Grundfrage: Hier geht es um die öffentliche

Kommunizierbarkeit von Orientierungen aus partikularen religiösen Traditionen: Können

diese allgemein verständlich gemacht werden oder sind religiöse Traditionen nur denen

verständlich, die an den Ritualen und gemeinschaftlichen Vollzügen der jeweiligen

Religion teilnehmen? Wieder am Beispiel gesagt: Lässt sich allgemeinverständlich

explizieren, was mit dem Gebot zur Heiligung des Feiertags gemeint ist oder wird dies

nur einer Frömmigkeit verständlich, die aus der Heiligung des Feiertags heraus lebt?

3. Drittens werden religiöse Orientierungen sozusagen nicht im luftleeren Raum öffentlich,

sondern in konkreten Gesellschaften, in konkreten Kontexten mit rechtlichen sowie

sozialen Strukturen und Institutionen. In christlicher Perspektive wird dies als

ekklesiologisch-kirchentheoretische Grundfrage thematisch: Welche Institutionen und

Handlungszusammenhänge ermöglichen die Öffentlichkeit religiöser Orientierungen und

welche Rolle spielt die Kirche dabei? 

 

c. Positionen

- Seite 6



Ende der 1980er und Anfang der 1990er Jahre erschien eine Reihe von Öffentlich

Theologischen Programmschriften, die sich mit den Grundfragen Öffentlicher Theologie

auseinandergesetzt haben. Daraus lassen sich einige Typen von Antwortmöglichkeiten auf die

Grundfragen destillieren, die den öffentlich theologischen Diskursen einen ersten Überblick

geben.

Die sozialethische und fundamentaltheologische Grundfrage sind vor allem, je nach

Konfessionszugehörigkeit der jeweiligen Öffentlichen Theologen, unterschiedlich beantwortet

worden. 

So hat der katholische Theologe Robert W. McElroy diese Fragen vor dem Hintergrund

katholischen Naturrechtsdenkens bearbeitet: Die grundlegenden Orientierungen, die

Öffentliche Theologie zu vertreten habe, seien der allgemeinen Erfahrung zugängliches und

verständliches Naturrecht. Das Gebot, die eigenen Eltern zu ehren beispielsweise, ergebe sich

nicht nur aus den zehn Geboten, sondern werde vor dem Erfahrungshintergrund des Kindes

als vernünftig einsichtig (McElroy 1989: 57). Durch das Glaubensbekenntnis zu Jesus Christus

kämen nicht substantiell neue Orientierungen zu diesen allgemeinverständlichen hinzu

(McElroy 1989: 150). Damit werden die Grundfragen beantwortet: Das auch von Christ*innen

zu vertretende Naturrecht beansprucht allgemeine Geltung, ist aber auch allgemein

verständlich. Die Spannung von Partikularität und Allgemeinheit wird einseitig zugunsten der

Allgemeinheit aufgelöst. Von substantiell spezifisch christlichen Orientierungen, die nicht Teil

des allgemeinen Naturrechts sind, geht Robert McElroy nicht mehr aus.

Der lutherische Theologe Robert Benne hat die ersten beiden Grundfragen mit einer

spezifischen Version der lutherischen Zwei-Regimente-Lehre beantwortet, die von zwei

Regierweisen Gottes ausgeht (Benne 1995: 82–89): Gott regiere einerseits die Herzen zwanglos

durch das Evangelium, in dem der Heilige Geist Glauben stiftet. Andererseits regiere Gott die

Welt mit dem Gesetz, das als zwingend wahrgenommen wird und bewahre so die Schöpfung

auf sein Reich hin. Vor diesem Hintergrund unterscheidet Benne eine Gesetzes- und eine

Evangeliums-Ethik überfließender Liebe. Mit Letzterer die Welt zu regieren – Feindesliebe also

etwa zum Maßstab der Außenpolitik zu machen – würde die Welt verwundbar gegenüber "the

most willful agencies of evil" machen (Benne 1995: 87). Orientiert sich das, was Öffentliche

Theologie öffentlich expliziert, also an der Gesetzesethik, sind die Grundfragen insofern

bearbeitet, als dass der Bestand religiöser Orientierungen implizit aufgeteilt ist in solche, die

- Seite 7



öffentlich verständlich und allgemeinverbindlich gemacht werden können und solche, die den

Glauben voraussetzen und nicht allgemeines Gesetz sein können. 

Ein dritter Antworttyp kommt von der barthianisch-reformierten Lehre von Königsherrschaft

Christi her oder kombiniert diese mit einer Zwei-Regimenten-Lehre. Die besagten Regimenten

werden weiterhin als unterschieden, aber nicht als getrennt gedacht. Öffentliche

Orientierungen können sich aus dem ergeben, was bei Benne, auf vermittelte Weise,

Evangeliums-Ethik war: Es ist nach öffentlichen Entsprechungen zu diesen zu suchen, nach

einer praktikablen Entsprechung zur Feindesliebe im außenpolitischen Handeln etwa.

Die impliziten und expliziten Bearbeitungen der kirchentheoretischen Grundfragen sehen die

Kirche in unterschiedlichen Rollen in der und für die Öffentlichkeit, die sich in drei Typen

zusammenfassen lassen.

Kirche wird einmal als Bildungsort thematisiert: Im Zusammenleben in der Gemeinde, bei der

Teilnahme am Gottesdienst, im Hören auf die Predigt oder in

Erwachsenenbildungsveranstaltungen eigenen sich Christ*innen Orientierungen und

Kompetenzen an, mit denen sie am öffentlichen Leben teilnehmen und so zur Öffentlichkeit

christlicher Orientierungen beitragen. Öffentliche Theologie bezieht sich nach dieser

Rollenzuschreibung gerade nicht nur auf die offiziellen Verlautbarungen und Denkschriften

von Kirchenvertretern, sondern auf die öffentlichen Leben aller christlich geprägten

Bürger*innen, die aus christlicher Orientierung heraus an einer Stammtischdebatte

teilnehmen, auf Facebook zur Tastatur greifen oder sich sozial engagieren. 

Kirche kommt zum Zweiten als Ort von Öffentlichkeit selbst vor: Kommunikationsnetze, in

denen Meinungen zu öffentlichen Fragen diskutiert werden und sich verändern, in denen

Lebensorientierungen verhandelt und transformiert werden, werden auch an kirchlichen

Orten organisiert: in der Kirchengemeinde, in der evangelischen Akademie oder etwa beim

Kirchentag. Kirchliche Zusammenhänge fungieren selbst als Organisatoren von Öffentlichkeit

und können damit – so sie dies besonders gerecht, inklusiv und diskursiv tun –

Vorbildcharakter haben. 

Drittens ist die öffentliche und politische Verantwortung der Kirche als Institution oder

Verband in den Blick genommen eine Verantwortung, die sie nicht allein auf ihre Mitglieder

delegieren kann. Die evangelische Kirche nimmt diese Verantwortung institutionell wahr,

indem sie etwa Texte zu gegenwärtigen Fragen publiziert und indem Kirchenvertreter*innen

- Seite 8

https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/oeffentlichkeit-kirche-und-oeffentlichkeit


an öffentlichen Debatten teilnehmen und protestantische Positionen vertreten. 

Die unterschiedlichen Ansätze in Öffentlicher Theologie betonen die eine oder andere Rolle.

Robert Benne beispielsweise sieht die größte Öffentlichkeitswirksamkeit der Kirche da, wo sie

als Bildungsort fungiert. In der jüngeren deutschen Debatte standen die Diskursbeiträge von

Kirchenvertretern, also die dritte Rollenzuschreibung, im Fokus des Interesses. Insgesamt aber

schließen sich diese Rollenzuschreibungen grundsätzlich nicht aus. Auch wenn sie in

produktive und unproduktive Spannungen zueinander treten können, können sie doch auch

als komplementär zueinander und kompatibel miteinander gesehen werden.

 

d. Kritiken

Im (populär-)wissenschaftlichen Diskursen ist im deutschsprachigen Raum in den

vergangenen Jahren auch Kritik an Öffentlicher Theologie laut geworden. Manches an dieser

Kritik richtet sich weniger gegen Öffentliche Theologie als Überschrift eines globalen,

interkontextuellen, interkonfessionellen und mittlerweile ansatzweise interreligiösen

Diskurses, sondern gegen die konkrete öffentliche Praxis der Evangelischen Kirche in

Deutschland. 

Insgesamt lassen sich drei besonders relevante Motive der Kritik identifizieren. Das erste lässt

sich als religionstheoretische Kritik fassen. Sie bezieht sich häufig auf einen Aufsatz des

damaligen Bundesministers der Finanzen, der 2016 in der Zeitschrift Pastoraltheologie

warnte: "Manchmal aber entsteht der Eindruck, es gehe in der evangelischen Kirche primär

um Politik, als seien politische Überzeugungen ein festeres Band als der gemeinsame Glaube"

(Schäuble 2016: 46). Eine ähnliche Kritik hat Johannes Fischer in den Zeitzeichen formuliert. Er

macht folgende Gegenüberstellung auf, in der sich jede Theologie positionieren müsse: "Ist

die theologische Aufgabe in ihrem Kern eine Ethik für die Welt oder die geistliche Orientierung

derer, die sich zur Kirche halten oder religiös auf der Suche sind?" (Fischer 2016: 45.) An

Öffentlicher Theologie sei problematisch, sich für Ersteres entschieden zu haben. 

Während diese Kritik da bedenkenswert würde, wo Fragen nach Gott tatsächlich gegenüber

tagespolitischem Engagement vernachlässigt würden, verfängt sie insofern nicht, als Religion

immer schon eine politische Dimension, Glaube immer schon eine öffentliche Dimension hat

(vgl. auch Albrecht/Anselm 2017: 30). Es gibt – wie bereits Jürgen Moltmann pointiert

festgehalten hat – keine unpolitische Religion. Religion, die sich für unpolitisch hält, stärkt die

- Seite 9



Politik des status quo. Was in Öffentlicher Theologie diskutiert wird, ist ja gerade der Umstand,

dass die geistliche Orientierung derer, "die sich zur Kirche halten", deren Sendung in die Welt

und Orientierungen in der Welt beinhaltet. 

Einen zweiten Kritikpunkt haben Reiner Anselm und Christian Albrecht in ihrer Schrift zum

"Öffentlichen Protestantismus" pointiert formuliert. Sie schreiben: "Statt, wie es jüngst

Heinrich Bedford-Strohm formulierte, in einem ‚aufklärerischen Interesse‘ politische

Positionen in den gesellschaftlichen Diskurs einspielen und sich an der Suche nach politisch

angemessenen Lösungen beteiligen zu wollen, bestehe, so der Einwand, die Gefahr einer

religiösen Aufwertung bestimmter politischer Positionen, die als christentumsgemäß

sakralisiert werden" (Albrecht/Anselm 2017: 31.). Dieses diskurstheoretische Kritikmotiv

verweist auf eine Gefahr in der Praxis Öffentlicher Theologie: Gelingt die Übersetzung

religiöser Orientierung in öffentlich zugängliche Äußerungen, besteht die Gefahr, dass diese

öffentlichen Äußerungen nicht als kritisierbare Geltungsansprüche im Diskurs, sondern als

eindeutige Festlegungen dessen wahrgenommen werden, was christlich ist. Das aber hätte –

entgegen der Intention Öffentlicher Theologie – eine diskurs-abschließende Wirkung

(Albrecht/Anselm 2017: 31–33).

Ein drittes Motiv lässt sich als kirchentheoretische Kritik identifizieren. Konzentriert man sich

auf die öffentliche Verantwortung der Kirche als Verband, also auf die dritte

Rollenzuschreibung (3.c) und blickt auf die entsprechende Praxis in der deutschen

Medienlandschaft, so fällt die starke Personalisierung und Prominenzorientierung der

öffentlichen Präsenz der Kirche auf. Es sind vor allem (Landes-)Bischof*innen und

kirchenleitende Geistliche, die der evangelischen Kirche öffentlich eine medial hörbare

Stimme und ein Gesicht geben. Demgegenüber droht aus dem Blick zu geraten, dass die

öffentliche Präsenz der evangelischen Kirche ihrem Selbstverständnis nach von unten, von der

Gemeindebasis her, entstehen muss. An diese Grundintention vieler evangelischer

Öffentlicher Theologien hat Thomas Schlag jüngst erinnert: "Kirchliche Artikulation kann nicht

primär von oben vorgenommen oder gar gesteuert werden. Das öffentlich relevante

Glaubensleben nimmt seinen Anfang vielmehr an der Basis, hat also eine Perspektive von

unten her" (Schlag 2017: 17). Diese Kritik kann auch als Impuls verstanden werden, Kirche als

Bildungs- und Diskurszusammenhang (3.d) stärker zu betonen. 

Während sich die religionstheoretische Kritik also vor allem auf das Was, auf das Thema

Öffentlicher Theologie bezieht und die diskurstheoretische Kritik auf das Wie der öffentlichen

Kommunikationen, richtet sich die kirchentheoretische Kritik auf das Wer dieser Diskurspraxis.

- Seite 10

https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/medienethik


a. Möglichkeiten der Operationalisierung

Öffentliche Theologie kann in den Praxen gemeindlicher und schulischer Bildungsprozesse auf

mehreren Ebenen eine Rolle spielen. Einmal lassen sich diese Bildungsprozesse selbst als

Praxis Öffentlicher Theologie verstehen, insofern in ihnen für den Diskurs notwendige

kommunikative und evaluative Kompetenzen angeeignet werden: In Unterrichtsgesprächen

können SuS lernen eigene Positionen zu vertreten, mit Kritik sachlich umzugehen, zu

argumentieren, zu begründen und Kritik an anderen Positionen sachlich und zivil vorzutragen.

Insofern die Schule selbst ein Übungslabor öffentlichen Disputierens ist, können die

Voraussetzungen dieses Diskurses explizit thematisiert werden: Was hilft, um zu einer

ethischen oder politischen Frage Stellung zu nehmen? Welche Gründe überzeugen? Wer

kommt warum zu Wort? Wer ist von vornherein ausgeschlossen?

Auf einer zweiten Ebene lassen sich die Grundfragen Öffentlicher Theologie anhand vieler im

Lehrplan vorgesehener Themen diskutieren. Zum Beispiel:

Wenn in den Jahrgangsstufen 5 und 7 Zehn-Gebote und Doppelgebot der Liebe als

Ausdruck der Zuwendung Gottes bzw. Nächstenliebe thematisiert werden, kann danach

gefragt werden, welche Orientierungen sich daraus für das Zusammenleben in einer

religiös pluralen Gesellschaft ergeben. 

Wenn in der Jahrgangsstufe 6 von der Jesus-Botschaft vom nahenden Reich Gottes

gehandelt wird, kann thematisiert werden, welche Folgen sich aus dieser Friedens- und

Gerechtigkeitshoffnung für Zusammenleben und Strukturen des Zusammenlebens in

der Gesellschaft ergeben. 

Die Auseinandersetzung mit den prophetischen Traditionen in der Jahrgangsstufe 8 kann

danach fragen lassen, wann ein prophetisches "Nein!" gegen ungerechte Verhältnisse

heute (un-)angebracht ist.

Wenn es in der Jahrgangsstufe 12 um den "methodisch reflektierte[n] Umgang mit der

christlichen Tradition geht" und die eigene Teilnahme am gesellschaftlichen Diskurs geht,

sind die Grundfragen Öffentlicher Theologie explizit angesprochen. 

Auch in der Predigt kann die öffentliche Dimension des christlichen Glaubens explizit zum

Thema werden.

 

- Seite 11

https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/gerechter-frieden


b. Material: Filme, Bücher, PC-Spiele

Impuls zu den materialen Fragen Öffentlicher Theologie und zu den Grundfragen können

zahlreiche Medien geben: Zeitungsartikel zu aktuellen ethischen oder politischen Streitfragen

in der Gesellschaft, Aufzeichnungen von Talkshow-Diskussionen in den Mediatheken der

Rundfunkanstalten oder Podiumsdiskussionen, die in der Nähe der Schule veranstaltet

werden.

Für Impulse und Positionen aus evangelischer Perspektive zu den Grundfragen Öffentlicher

Theologie bieten sich auch die Texte der Evangelischen Kirche in Deutschland an, die sich

explizit mit der öffentlichen Verantwortung der evangelischen Kirche und der Diskurskultur

auseinandersetzen, insbesondere:

Die Denkschrift "Das rechte Wort zur rechten Zeit" von 2008, abrufbar unter:

https://www.ekd.de/denkschriftendenkschrift.html

Das Impulspapier der EKD-Kammer für Öffentliche Verantwortung "Konflikt und

Konsens" von 2017, abrufbar unter:

https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/20170814_konsens_und_konflikt.pdf 

 

c. Fragen/Thesen zur Diskussion

Die folgenden Fragen können die Beschäftigung mit Grundfragen Öffentlicher Theologie

anregen:

1. Wozu hängt ein Kreuz/Kruzifix im Klassenzimmer? Halten Sie dies für eine

ethisch/christlich vertretbare Äußerung öffentlicher Religion?

2. Können biblische Orientierungen, etwa aus der Bergpredigt, auch für Nicht-Christen und

im gesellschaftlichen Zusammenleben eine Orientierungskraft entfalten? Wenn ja: Wie?

3. Zu welchen ethischen und politischen Fragen sollte die evangelische Kirche Stellung

nehmen, zu welchen nicht? Warum?

4. Schauen Sie sich eine Denkschrift der Evangelischen Kirche in Deutschland an. Inwiefern

ist dies eine angemessene Form an der gesellschaftlichen Debatte teilzunehmen?

Inwiefern nicht?

- Seite 12

https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/computerspiele
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/medienethik
 https://www.ekd.de/denkschriftendenkschrift.html
 https://www.ekd.de/denkschriftendenkschrift.html
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/20170814_konsens_und_konflikt.pdf 


 

Ergänzungen der GPM (redaktionell hinzugefügt)

(1) Explizite Thematisierung:

ER12 Lernbereich 2: Die Frage nach dem guten Leben 

KE

Die Schülerinnen und Schüler ...

• artikulieren eigene Gedanken von gutem Leben und vergleichen sie mit Vorstellungen aus

Tradition und Gegenwart.

• deuten Grundgedanken christlicher Ethik im Horizont der Frage nach dem guten Leben und

leiten daraus Konsequenzen ab für verantwortliches Urteilen und Handeln.

• erschließen ein komplexes Thema aus einem ethischen Problemfeld sachgerecht und

differenziert und formulieren daraus präzise ethische Fragestellungen.

• bringen zum gewählten Thema theologische und nichttheologische Beiträge miteinander ins

Gespräch und erproben und vertreten eigene Standpunkte.

Inhalte zu den Kompetenzen:

• Vorstellungen von gutem Leben, z.B. in eigenen und fremden Lebensentwürfen und -

geschichten, im gesellschaftlichen Diskurs; 

• Anlässe für ethisches Nachdenken, etwa aus dem Alltagsleben oder aus aktuellen

Nachrichten

• christliches Verständnis guten Lebens aus der Perspektive des Rechtfertigungsglaubens:

Grundgedanken wie Relativierung des eigenen Handelns, Befreiung zum verantwortlichen

Handeln; dazu biblische Grundlagen wie Indikativ, Imperativ, Dekalog, Doppelgebot und

Bergpredigt

• ein Thema aus der Medizin-, Wirtschafts-, Friedens- oder Medienethik: Sachlage, aktuelle

Quellen, kontroverse Stellungnahmen, Konflikte, Zusammenhänge; ggf. Beteiligte und ihre

Rollen

• Gründe für unterschiedliche Zugänge und Urteile im Blick auf das gewählte Problemfeld, z.B.

biografische Hintergründe, wirtschaftliches Interesse, Religion, Weltanschauung

- Seite 13

http://www.ethik-evangelisch.de/didaktische-anmerkungen-zum-gymnasium
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/alltagskultur
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/wirtschaftsethik
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/gerechter-frieden
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/medienethik


(2) Weitere Anknüpfungsmöglichkeiten:

ER8 Lernbereich 2: Propheten und die Frage nach Gerechtigkeit

KE: Die SuS deuten den prophetischen Kampf gegen Götzen als Kritik an Mächten und

Ideologien, die den Menschen ganz beanspruchen wollen, und setzen sich damit in Bezug auf

eigene Lebenserfahrungen auseinander

Ev 12.2 Was soll ich tun? – Die Frage nach der richtigen Lebensführung

- M. Luthers Unterscheidung der zwei Reiche und Regimente; dazu im Vergleich K. Barths

Modell der "Königsherrschaft Christi"; evtl. Grundlagen der katholischen Soziallehre 

- eine ethische Fragestellung sachgerecht erschließen und aus evangelischer Perspektive

beurteilen

Sachklärung eines ausgewählten Problems: Vertiefung einer bereits behandelten oder

Erschließung einer neuen Fragestellung, z.B. aus der Wirtschaftsethik

zum gewählten Beispiel passende Kriterien der evangelischen Ethik wie Gerechtigkeit, Freiheit,

Verantwortung, ggf. dazu ausgewählte Bibeltexte

ER12 Lernbereich 1: Mittendrin!? – Christsein in der Gesellschaft

KE: Die SuS 

• beschreiben und diskutieren die Rolle der Kirche in der gegenwärtigen Gesellschaft.

• erörtern die gewählte Problemstellung aus christlicher Perspektive und beziehen dabei

theologische Modelle zur Begründung von Sozialethik ein. 

• Rolle der Kirche in der Gesellschaft: Wahrnehmungen, Erwartungen, Aktivitäten

• gesellschaftliche Herausforderungen, z.B. Arbeitslosigkeit, demografischer Wandel, Migration

, Fragen der Sozial-, Umwelt- oder Wirtschaftspolitik

Inhalte dazu: christliche Perspektive, z.B. im Schöpfungsgedanken begründete

Menschenwürde und Solidarität, Gerechtigkeitsvorstellungen in der alttestamentlichen

Prophetie; ggf. Argumente aus EKD-Denkschriften • theologische Modelle zur Begründung von

Sozialethik: Luthers Unterscheidung der zwei Reiche und Regimente, Barths Modell der

"Königsherrschaft Christi"; ggf. Aspekte der Befreiungstheologie und politischen Theologie

Albrecht, C. und Anselm, R.: Öffentlicher Protestantismus. Zur aktuellen Debatte um

gesellschaftliche Präsenz und politische Aufgaben des evangelischen Christentums, Zürich

2017.

- Seite 14

https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/wirtschaftsethik
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/migration
https://www.ethik-evangelisch.de/lexikon/menschenwuerde


Bedford-Strohm, H.: Öffentliche Theologie in der Zivilgesellschaft, in: Höhne, F. und van

Oorschot, F. (Hg.): Grundtexte Öffentliche Theologie, Leipzig 2015, 211–226.

Benne, R.: The Paradoxical Vision. A Public Theology for the Twenty-first Century, Minneapolis

1995.

Fischer, J.: Gefahr der Unduldsamkeit. Die "Öffentliche Theologie" der EKD ist problematisch,

in: zeitzeichen 5 (2016), 43–45.

Habermas, J.: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des

demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt am Main 1998.

Habermas, J.: Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns,

Frankfurt am Main 1995.

Habermas, J.: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, Frankfurt am

Main 2009.

Höhne, F.: Öffentliche Theologie. Begriffsgeschichte und Grundfragen, in: Öffentliche

Theologie 31, Leipzig 2015.

Höhne, F. und van Oorschot, F. (Hg.): Grundtexte Öffentliche Theologie, Leipzig 2015.

Kim, S. und Day, K. (Hg.): A Companion To Public Theology, Leiden/Boston 2017.

Maluleke, T. S.: The Elusive Public of Public Theology. A Response to William Storrar, in: IJPT 5

(2011), 79–89.

McElroy, R. W.: The Search for An American Public Theology. The Contribution of John

Courtney Murray. New York 1989.

Meireis, T.: Politischer Gottesdienst als öffentliche Theologie – Bedeutung, Rahmen und

theologische Bedingungen, in: Kusmierz, K. und Plüss, D. (Hg.): Politischer Gottesdienst?!

Zürich 2013, 153–175.

Peters, B.: Der Sinn von Öffentlichkeit, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und

Sozialpsychologie, Sonderhefte 34 (1994), 42–76.

Schäuble, W.: Das Reformationsjubiläum 2017 und die Politik in Deutschland und Europa, in:

Pastoraltheologie, 105. Jg. (2016), 44–53.

Schlag, T.: Vom Kopf auf die Füße. Öffentliche Theologie ist nicht nur etwas für Bischöfe und

Bischöfinnen, in: zeitzeichen 3 (2017), 16–18.

Smit, D. J.: The Paradigm of Public Theology – Origins and Development, in: Bedford-Strohm,

H., Höhne, F., Reitmeier, T. (Hg.): Contextuality and Intercontextuality in Public Theology.

Proceedings from the Bamberg Conference 23.–25.06.2011, Theology in the Public Square, 4,

Münster 2013, 11–23.

- Seite 15



Vögele, W.: Zivilreligion in der Bundesrepublik Deutschland, in: Öffentliche Theologie 5,

Gütersloh 1994.

Wabel, T. (2016): "Der Mensch hat zwei Beine und zwei Überzeugungen". Öffentliche Theologie

im Raum sozialer Verkörperung, in: Neue Zeitschrift für Systematische Theologie und

Religionsphilosophie 58/2, 149–175.

Wabel, T., Höhne, F., Stamer, T.: Klingende öffentliche Theologie? Plädoyer für eine

methodische Weitung, in: Wabel, T., Höhne, F., Stamer, T. (Hg.): Öffentliche Theologie zwischen

Klang und Sprache. Hymnen als eine Verkörperungsform von Religion, Leipzig 2017, 9–40.

Veröffentlicht am 12.10.2017 (Version 1.0).

Zitierweise:

Höhne, F.: Art. "Öffentliche Theologie" (Version 1.0 vom 12.10.2017), in: Ethik-Lexikon,

verfügbar unter: https://www.ethik-lexikon.de/lexikon/oeffentliche-theologie.

Anmerkung der Redaktion

Dieser Artikel wurde ebenfalls im Onlinelexikon Systematische Theologie (SysLex)

veröffentlicht: Höhne, Florian: „Öffentliche Theologie“, Version 1.0, in: Onlinelexikon

Systematische Theologie, ISSN 3052-685X, 1. Mai 2025. Öffentliche Theologie

 

Wächteramt

Öffentliche Theologie

Gerechtigkeit

Solidarität

Zivilreligion

- Seite 16

https://syslex-online.de/articles/oeffentliche-theologie-version-1-0/
https://www.ethik-evangelisch.de/stichwort/waechteramt
https://www.ethik-evangelisch.de/stichwort/oeffentliche-theologie
https://www.ethik-evangelisch.de/stichwort/gerechtigkeit
https://www.ethik-evangelisch.de/stichwort/solidaritaet
https://www.ethik-evangelisch.de/stichwort/zivilreligion

